
y tus manos, montañas

Pierina Másquez
Patricia Rengifo

Gaudencia Yupari





y tus manos, montañas

Crisis Galería
Octubre, 2025



Proyecto editorial: CRISIS Galería + Camila Palomino
Edición: CRISIS Galería SAC,
Jr. Alfonso Ugarte 260, Int. 101, Barranco, Lima, Perú

Diagramación: Alejandra Monteverde y Maria Antonia James
Texto: Camila Palomino
Revisión de texto: Juan Luis Balarezo
Fotos: Juan Pablo Murrugarra

Primera edición, 50 ejemplares, Octubre 2025, Lima, Perú
Impresión: Taller Tambor



y tus manos, montañas

Pierina Másquez
Patricia Rengifo

Gaudencia Yupari

Curaduría Camila Palomino

Del 23 de agosto al 18 de octubre, 2025





Índice

Texto curatorial
Camila Palomino ..................................................................................................................... 1

Vista de sala
Installation Views ................................................................................................................... 5

Curatorial Text
Camila Palomino .................................................................................................................... 11

Nuevo nacimiento
Poema de Lourdes Aparición ........................................................................................ 15

Esta orilla es la montaña donde nace el cielo
Poema de Pierina Másquez ............................................................................................ 17

Obras de la exhibición
Exhibition Artworks ........................................................................................................... 22
 
Biografías
Biographies ............................................................................................................................. 40

Créditos y agradecimientos
Credits and Acknowledgements ................................................................................. 41



y tus manos, montañas
Texto curatorial por Camila Palomino

y tus manos, montañas es una muestra colectiva que reúne obras de Pierina 
Másquez, Patricia Rengifo y la maestra Gaudencia Yupari. A través de dis-
tintas miradas y lenguajes artísticos, las tres reflexionan sobre la relación en-
tre cuerpo, territorio y memoria. En sus trabajos, el duelo se despliega como 
un tejido de experiencias: la pérdida familiar, la violencia política y ecológica, 
y la migración. Desde allí se construyen narrativas que dialogan con la tierra, 
abriendo caminos hacia la resistencia y la sanación a partir de los linajes fa-
miliares y territoriales. 

El título proviene de un verso de la poeta y psicóloga Lourdes Aparición, den-
tro de su poema “Nuevo nacimiento” de su libro Apacheta (2021). Allí, Apa-
rición teje reflexiones sobre la memoria y la migración, sobre fundir el cuerpo 
con la tierra y crear pertenencia. Desde Lima, cada artista crea desde una rel-
ación profunda con las tradiciones de sus territorios natales, transformando 
sus vivencias en reflexiones íntimas y corporizadas. Como señala la teórica 
Silvia Rivera Cusicanqui, es necesario contar nuestras propias historias y me-
morias, “con las sangres que nos habitan, con los entornos y con los paisajes”1. 
Siguiendo esa idea y su resonancia con el verso de Aparición, la muestra 
reúne obras que entrelazan cuerpo y paisaje en relatos donde la memoria se 
disuelve y se reconstruye. Entre las piezas, conviven duelo, resistencia y cele-
bración, despertando un diálogo de transformación colectiva. 

Pierina Másquez presenta una serie de obras nacidas del duelo tras la muerte 
de su padre en 2022. Como cuenta la artista, tras la pérdida, comenzó a encon-
trarse con él en sueños entre un paisaje íntimo y desconocido. En los monoti-
pos El aquí y el ahora (2023) y Autorretrato (Uku) (2023), Másquez ilustra vislum-
bres de este mundo interno: dentro de siluetas oscuras se transforman rostros 
en plantas y paisajes. Pensando en los sentimientos de Silvia Rivera Cusican-
qui, la memoria para Másquez se extiende más allá del cuerpo, es algo en-
carnado y simultáneo en la tierra y paisaje. En el monotipo Semilla (Casa 4) 
(2023), la artista traza una psico-cartografía, un mapa de este espacio-tiempo 
donde se encuentra con su padre, se convierte en semilla y se vuelve montaña, 
simbolizando la flexibilidad y capacidad regeneradora de la tierra. 

1 Silvia Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible. Ensayos desde un presente en crisis. (Piedra Rota y Tinta 
Limo: 2020), 155.

1



Másquez se identifica como una artista que trabaja con sus manos y, a través 
de lo manual, mantiene una continuidad con su linaje familiar. En El baile del 
sol y la sombra (2025), la artista realiza un altar de ofrendas cerámicas siguien-
do el consejo de sus abuelos en Chiclayo, transmutando su dolor en objetos 
para su padre. Para esta muestra, ha desarrollado una nueva serie de ofrendas 
dedicadas a sus abuelos. Dos pies hechos de cerámica junto a dos mitades de 
loches crean una coreografía entre la artista y su abuelo y los rituales de co-
secha de su chacra. Tanto en los monotipos como en las cerámicas, Másquez 
muestra la transmutación del duelo, revelando ciclos de vida y transformación 
constante entre la tierra y el cuerpo. 

Gaudencia Yupari Quispe es maestra de tejidos, tablas de Sarhua, y de músi-
ca andina. Desde la década de 1980, Yupari trabaja en Lima donde migró con 
su esposo, también un maestro pintor de Sarhua. En Puente Colgante de Pichus 
(2025), Yupari plasma una de las últimas memorias antes de la migración: el 
puente colgante que conecta Sarhua con Huamanga. Esta pieza celebra si-
multáneamente la tradición ancestral sarhuina que recrean el puente hecho 
a mano, y el dolor de no saber cuándo volverás. En años recientes, el puente 
quedó fuera de uso tras la construcción de uno de metal. Yupari, al plasmar 
su memoria, incorpora capas de naturaleza y paisaje que acompañan la nar-
rativa. Sarhua, pueblo de la región de Ayacucho, está rodeado de apus, es 
una comunidad en las palmas de cerros. Asimismo, la maestra enmarca su 
recuerdo con cintas de montaña tejidas en tela tradicionalmente usadas para 
polleras; dichas telas reproducen la flora típica de su territorio, creando una 
visión armónica de la relación entre personas y naturaleza en la construcción 
de recuerdos. 

Al describir la obra de su madre, la artista Violeta Quispe explica que, en los 
bordados y pinturas, la maestra sostiene la tierra y la naturaleza como testigos 
de la memoria. Así como los cerros enmarcan las narraciones que la maestra 
pinta y borda, la tierra no solo observa los ciclos de vida, sino que participa 
íntimamente en la narración de experiencias y memorias, tanto individuales 
como colectivas. En un nuevo cuerpo de obra, Yupari aborda la violencia 
política del conflicto armado que azotó Sarhua. Cawsanapaq Astacui (2025), 
muestra una figura femenina entre militares y senderistas, en un momento 
de presión entre ambos lados. En Manan Pipas Yachanchu Imapas Pasasqam-
ta (nadie sabe lo que pasó) (2025), interpreta la historia de una mujer sarhuina 
encontrada muerta, sin certeza de si fue feminicidio o suicidio. A través de es-
tas historias de violencia estructural, Taita Sacha (Padre árbol de Sarhua) (2025) 

2



muestra una mujer sentada debajo de un árbol, creciendo raíces con su tier-
ra y encontrando reconciliación. Complementando estas piezas en madera, 
Apamuy Ruquchayta (2025) es un sombrero tradicional sarhuino trabajado a 
mano por la maestra. Hecho con bordados de flora, fauna, y colores que rep-
resentan la abundancia de Sarhua, dentro de la comunidad, se preserva no 
sólo la tradición sino también la conexión del territorio con el cuerpo.

Onisti (2025) es la pieza más reciente de la artista Shipibo-Conibo Patricia 
Rengifo, donde emplea el huito, un árbol amazónico de cuya semilla se ex-
trae un tinte, y arena recogida en las playas de Chorrillos en Lima. Con estos 
materiales propios de su entorno, Rengifo plasma una visión de la migración 
hacia la capital. Al lado izquierdo, la artista representa varios familiares en 
forma de peces, procesando el duelo de haber perdido algunos en el último 
año y añoranza de estar lejos de otros. Su padre, un maestro pintor, aparece 
sosteniendo un cuadro; su abuela, maestra ceramista, lleva cerámicas en la 
mano, su hermano camina con mochila, y su madre lleva collares y cerámi-
cas hechos por su abuela. En el panel de la derecha, Patricia se autorretrata 
usando falda tradicional mientras en la ciudad, rodeada por paisajes diarios 
de Chorrillos y extendiendo su mano a las personas nuevas que ha conocido. 
Usando materiales naturales y de su entorno, Rengifo marca una simultanei-
dad: un duelo que refleja estar presente en dos lugares a la vez, mostrando que 
la pertenencia y la pérdida pueden existir a la misma vez. 

A través de la pintura, Rengifo representa visiones de la lucha de proteger la 
selva, sus territorios y tradiciones. En Minga (2025), la artista retrata un esfuer-
zo colectivo de armar una canoa entre comunidades, una escena que no ha 
sido presenciada con sus propios ojos, sino que le llegó a través de los relatos 
de su pareja, quien le ha transmitido la memoria de esa práctica ancestral. El 
sufrimiento de la madre selva (2024) emerge de una advertencia que siempre 
daba la abuela de Rengifo, urgiendo que siempre mantengan los terrenos de 
la comunidad para protegerse contra las industrias extractivas. Rengifo plas-
ma un paisaje que contiene urgencia y contradicciones, un paisaje bello y ex-
pansivo contrastado por los procesos de extracción que lo amenazan, lo que 
la artista llama el llanto de la selva. En el horizonte, en tono neutro, aparece 
la presencia de la tala ilegal invadiendo las casas. Alrededor, en colores vivos, 
se sienten las reverberaciones de ese daño al territorio: los árboles lloran y los 
animales buscan refugio. Un rostro compuesto por siluetas de caras simboli-
zan la fuerza colectiva de los líderes de pueblos originarios y defensores de 
la selva. Todo ocurre bajo el sol y la luna, recordando el dicho de su abuela, 

3



quien advertía que los enemigos podrán llegar de día o de noche, siempre 
hay que estar alertas. El incendio (2024) también toma esta violencia ecológica 
y Rengifo plasma otro llanto. Creada usando imágenes que veía desde Lima 
de los incendios forestales, la artista transmuta el dolor de estar lejos frente a 
la devastación. Animales desesperados buscan a sus familias,  humanos an-
gustiados miran el fuego mirentas la tortura a los árboles se siente a través 
de rostros adoloridos y la angustia de los humanos que buscan agua. Estas 
imágenes recuerdan a la abuela de la artista quien decía que los animales y 
plantas sienten la violencia hacia la tierra tanto como los humanos. Con una 
riqueza de símbolos y figuras, Rengifo refleja una continuidad de sensación 
y lucha entrelazada entre territorios y seres, y un deseo hacia una memoria y 
lucha colectiva.

4



5

Vista de Sala                                                                                 Installation Views



6



7



8



9



10



y tus manos, montañas
Curatorial Text by Camila Palomino

y tus manos, montañas is a group exhibition that brings together works by art-
ists Pierina Másquez, Patricia Rengifo, and Maestra Gaudencia Yupari. Creat-
ing from different perspectives and artistic languages, each artist reflects on 
the relationship between body, territory, and memory. In their works, grief 
unfolds as a fabric of experiences, interconnecting family loss, political and 
ecological violence, and migration. Through their works, the artists forge dia-
logue with the land, opening pathways toward strength and healing rooted in 
familial and territorial lineages.

The title of the exhibition is derived from a verse by poet and psychologist 
Lourdes Aparición, from her poem “Nuevo nacimiento,” included in the col-
lection Apacheta (2021). Aparición weaves reflections on memory and migra-
tion—of merging the body with the earth and creating a sense of belonging. 
Working from Lima, each artist in the exhibition is guided by a deep rela-
tionship with the traditions of their native territories, transforming their lived 
experiences into intimate and embodied artistic reflections. As theorist Sil-
via Rivera Cusicanqui describes, it is necessary to tell one’s own stories and 
memories “with the blood that inhabits us, with the surroundings and with 
the landscapes.”1 Building on this idea and its resonance with Aparición’s 
verse, y tus manos, montañas gathers works that intertwine body and land-
scape, creating a space where memory dissolves and is rebuilt. Among these 
artworks, grief, resistance, and celebration coexist, opening a dialogue of col-
lective transformation.

Pierina Másquez presents a series of works born from a period of mourning 
following her father’s death in 2022. She recounts that, after the loss, she be-
gan to meet him in her dreams in the midst of a vividly intimate, yet unknown 
landscape. In the monotypes El aquí y el ahora (2023) and Autorretrato (Uku) 
(2023), Másquez depicts glimpses of this inner world: silhouettes and faces 
transform into plants and earth. Echoing Silvia Rivera Cusicanqui’s quote, 
for Másquez, memory extends beyond the body—it is embodied and exists 
simultaneously within an earthly landscape. In the monotype Semilla (Casa 
4) (2023), the artist creates a psycho-cartography—a map of the space-time 

1 Silvia Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible. Ensayos desde un presente en crisis. (Piedra Rota y Tinta 
Limo: 2020), 155.

11



where she meets her father: forest lives within a seed that turns into a moun-
tain, symbolizing the earth’s flexibility and regenerative capacity.

Másquez identifies as an artist who works with her hands, and through an 
attention to the manual, she maintains continuity with her family lineage. 
In El baile del sol y la sombra (2025),  she creates an altar of ceramic pieces, 
following advice from her grandparents in Chiclayo, transmuting her grief 
into offerings for her father. For this exhibition, Másquez developed a new 
series of offerings dedicated to her grandparents. Two ceramic feet, paired 
with two halves of loche—a squash native to Chiclayo and northern Peruvian 
territories—represent a choreography across time between the artist and her 
grandfather, as well as the rituals and dances practiced during harvest. Both 
in the monotypes and the ceramics, Másquez creates a transmutation of grief, 
revealing cycles of life and constant transformation between body and earth.

Gaudencia Yupari Quispe is a master of embroidery, Tablas de Sarhua, and 
a singer of traditional Andean music. Since the 1980s, Yupari has worked in 
Lima after migrating from Sarhua with her husband, also a master painter. In 
Puente Colgante de Pichus (2025), Yupari re-creates one of her last memories be-
fore migrating: the hanging bridge that connects Sarhua with Huamanga. The 
piece simultaneously celebrates the ancestral tradition of hand‑built bridges 
while holding the pain of not knowing when she will return to Sarhua. In re-
cent years, the bridge fell out of use after a metal one was constructed nearby. 
In rendering this memory, Yupari incorporates layers of natural elements and 
landscape that accompany the memory as a collective experience, interpolat-
ing the presence of natural elements. Sarhua, a town in the Andean region 
of Ayacucho, is surrounded by apus (mountain spirits)—nested within the 
palms of these hills. Yupari frames the scene with ribbons of mountains wo-
ven in traditional fabric used for polleras; these fabrics reproduce the typical 
flora of her territory, creating a harmonious vision of the relationship between 
people and nature in the construction of memory.

Describing her mother’s work, artist Violeta Quispe explains that in her em-
broideries and paintings, Yupari holds the earth and nature as witnesses to 
memory. Just as the mountains frame the stories Yupari represents, the earth 
does not just observe life cycles—it participates intimately in narrating indi-
vidual and collective experiences. In a new body of work, Yupari addresses the 
political violence of the armed conflict as it devastated Sarhua. Cawsanapaq 
Astacui (2025) shows a female figure caught between soldiers and a guerrilla 

12



fighter, symbolizing the pressure from both sides during the conflict. Man-
an Pipas Yachanchu Imapas Pasasqamta (Nadie sabe lo que pasó), (2025) interprets 
the story of a Sarhua woman found dead, with uncertainty whether it was 
feminicide or suicide. Through these individual accounts within structural 
violence, Taita Sacha (Padre árbol de Sarhua) (2025) depicts a woman seated 
beneath a tree, growing roots with the earth and finding reconciliation. Com-
plementing these wooden pieces, Apamuy Ruquchayta (2025) is a traditional 
Sarhua hat handcrafted by Yupari. Made with embroidered flora, fauna, and 
colors representing Sarhua’s abundance, this hat not only maintains tradition 
but also fosters a constant connection between the body and its territory.

In Onisti (2025), the most recent piece by Shipibo-Conibo artist Patricia Ren-
gifo, the artist uses huito, a natural ink from the Amazon, along with sand 
collected from the beaches of Chorrillos in Lima. With these sourced materi-
als, Rengifo portrays a vision of migration to the capital. On the left side, she 
represents several relatives as fish, processing the grief of having lost many 
recently and longing for those far away. Her father, a master painter, appears 
holding a canvas; her grandmother, a master potter, carries ceramics; her 
brother walks with a backpack; and her mother wears necklaces and ceram-
ics made by her grandmother. On the right panel, Patricia represents herself 
wearing a traditional skirt while in the city, surrounded by Chorillo’s cityscape 
and extending her hand to the new people she has met. Using natural, local 
materials, Rengifo marks a simultaneity: a grief that reflects being present in 
two places at once, showing that belonging and loss can coexist.

In her paintings, Rengifo depicts the struggle to protect the Amazon, its ter-
ritories, and traditions. In Minga (2025), the artist portrays a collective effort 
to assemble a canoe—a scene she has never witnessed herself but learned 
about instead through her partner’s stories, in which he transmitted to her 
the memory of that ancestral practice. El sufrimiento de la madre selva (2024) 
emerges from a warning her grandmother shared with her, urging the Shipi-
bo community to protect the land from extractive industries. Rengifo renders 
a landscape with urgency and contradiction: a beautiful, expansive view of 
the earth is contrasted by the extraction processes that threaten it—evoking 
what the artist calls the “cry of the jungle.” On the horizon, a neutral tone 
reveals illegal loggers invading houses. Surrounding this, vivid colors convey 
the reverberations of that damage: trees weep, animals seek refuge. A face 
composed of many silhouetted profiles symbolizes the collective strength of 
Indigenous leaders and forest defenders. All of this occurs under sun and 

13



moon, recalling her grandmother’s saying that enemies may come by day or 
night—always stay vigilant. El incendio (2024) also addresses ecological vio-
lence. Created using images Rengifo saw on her phone from Lima of forest 
fires in the Amazon, the artwork transforms the torment of being far from the 
devastation. Desperate animals search for families, and anguished humans 
stare, immobilized, at the flames while others look for water; the torture of the 
trees is felt through the painted faces that appear out of the darkness. These 
images echo her grandmother’s words, which suggest that animals and plants 
feel violence toward the earth just as humans do. With a richness of symbols 
and figures, Rengifo reflects a continuous, intertwined sensation of struggle 
between territories and beings, as well as a desire for collective memory and 
resistance.

14



Nuevo nacimiento
Poema de Lourdes Aparición

I

He visto tu cuerpo 
flotar en medio de esta tierra
tus ojos ser estrellas que nacen
y tus manos   montañas
verdes y llenas de fauna.

Yo he querido sembrar un árbol
en el centro de tu boca
para cubrirlo de regalos
y danzar a su alrededor
tejer tu nombre en mi pollera colorida
rodear mi sombrero con tus dedos
y luego dormir en medio de esta celebración.

Tú has sido más que un carnaval de febrero
la respuesta a la paga en el cerro donde duerme el Tayta.

15

Llevo el sol en mis bolsillos 
pero ya no tengo nada en mí

Enrique Verástegui



16

II

Los días pasan 
nuestros caminos son dos ramas que se alejan
dos pueblos rivales
una lucha constante de tierras
un tumulto de leñas mojadas
de un viernes hambriento 
que solo sabe susurrar tu nombre en el fogón.

Yo te he querido 
más que a los caballos
que corretean en la quebrada
más que a una nuevo nacimiento
y más que a mis propios ojos 
que son hoy
dos ventanas de primavera.



Esta orilla es la montaña donde nace el cielo
Poema de Pierina Másquez

Capítulo 1 : Un punto que se expande en el cielo

La montaña enferma
muerta, colapsada,
el volcán dormido,
la arena decorada por el mar
el luto de la montaña que pierde un río y que de alguna forma
muere

Hay un cuerpo sobre la mesa y es el de mi padre

atardecer, el sol cae
son las 6 de la tarde

Solsticio en el hemisferio sur

Lorenzo y Luisa, han trabajado y moldeado la tierra con sus manos desde
que eran niños.
Han resistido tormentas, sequías y plagas
Alimentaron a mi madre para que ella me alimente
en su vientre asustado

cuerpos enfermos
semillas defectuosas
clima nublado

Sentémonos a amasar esta tierra que es húmeda, 
mis dedos son demasiado grandes
hagamos cucharas, para alimentarnos todos
-“a tu padre le gustaba comer, y que comamos juntos”-

semilla
tierra

17



agua
fuego
alimento
fruto
raíz
hojas
convertirse en alimento 
espiritual o corporal

Guiados por el calendario lunar arrojaban las semillas
 y recogían el fruto de la siembra
Pronosticaban el clima por el movimiento de los árboles
 y el sol en el cielo

El paso de la vida a la muerte
era como el proceso de de trabajar en el campo
sembrar, florecer, cosechar, secar, 
esperar
esperar
comer y encontrar semillas
recolectar semillas
tierra tibia
húmeda
sol de mediodía, y devolver esas semillas 
a la tierra

Un ciclo, quizás, dos, 
la tierra también se enferma
como tu padre

18



Capítulo 2: Esconderse del mal de ojo

¿Y si ellos pudieran contar su propia historia?
Estan allí todos quietos, asustados, dormidos
¿De dónde vienen? ¿Qué han visto?
¿Cómo suenan sus “voces”?
¿Quienes viven dentro de ellos?

Yo
y
Tú
y tu madre
y quizá también tu padre
y el calor de su garganta
y la fuerza de sus manos sobre la tierra y  las máquinas 

En las antiguas ceremonias
el canto tenía la función de ser la conexión 
entre los espíritus y el paciente
entre el aquí y el allá 

mesa
sobre mesa
mesada
pie
mano
corazón
estómago
negro
muela
negra
amarilla
verde
ojo
mal de ojo
serpiente y
culebra
una piedra 
que habla sobre el futuro de mi pasado

19



Capítulo 3: Receptores de espíritu

Buscar un sentido más allá de mis pestañas 
La muerte, desafía el deseo humano de querer 
entenderlo todo

Mientras me rindo y caigo
mientras estos vasos entonan su canto
canto de espíritu valiente 
que se resiste a desaparecer

aire
fuego
guías, dentro de la oscuridad
señales
señales de humo

una piedra caliente en la nuca

20



Capítulo 4: Arar el campo con los dientes

Deslizo rastrillos sobre tu cabeza,
sostengo,  dibujo, acaricio y deseo
llevo fruta, 
recojo fruta 

Mi abuela trenzaba mi cabello,
cuando íbamos al campo a sembrar arroz
Pelo,
Pelo negro, pelo tieso, chúcaro
- “ Paloma, palomita
vuela que vuela desde chiquitita
cuando dejes de ser niñita volarás sin retorno”-
y así cantaba
- “Paloma, palomita, paloma ajena
del norte y
 del sur

Podrida la fruta
recoger escombros
moscas,
carne,
tierra,
fruto
matriz,
arar el campo con los dientes
rastrillo con un peine toda la zona desnuda de tu cabeza
rastrillo con un peine toda la zona fértil de este campo
enterrar
socavar

21



Pierina Másquez
Pájaro montaña, 2023
Monotipia sobre papel artesanal
12 x 17 cm

22



Pierina Másquez
Autorretrato (Uku), 2023
Monotipia sobre papel
47.5 x 32.5 cm

23



Pierina Másquez
Semilla (Casa 4), 2023
Monotipia sobre papel
60 x 47 cm

24



Pierina Másquez
El aquí y el ahora, 2023
Monotipia sobre papel
65 x 23.5 cm

25



Pierina Másquez
El baile del sol y la sombra, 2025
Cerámica de alta temperatura
Medidas variables

26



Patricia Rengifo
El incendio, 2024
Acrílico y tintes naturales sobre lienzo
135 x 120 cm

27



Patricia Rengifo
El sufrimiento de la madre selva, 2024
Acrílico y tintes naturales sobre lienzo
98 x 147 cm

28



Patricia Rengifo
Minga, 2025
Acrílico y tintes naturales sobre lienzo
178.5 x 139 cm

29



Patricia Rengifo
Onisti, 2025
Tintes naturales y arena sobre lienzo
100 x 90 cm

30



Gaudencia Yupari
Sallgay Warmi, 2025
Acrílico y aplicación textil con piqueteo en tela sobre tela
98 x 77 cm

31



Gaudencia Yupari
Pichus Chaka, 2025
Acrílico y aplicación textil con piqueteo en tela sobre tela
102 x 62 cm

32



Gaudencia Yupari
Munay Songo, 2025
Técnica mixta sobre MDF: Acrílico y aplicación textil con piqueteo en 
tela sobre tela
35 x 35 x 3 cm

33



Gaudencia Yupari
Manan Sutiyuq Warmi, 2025
Técnica mixta sobre MDF: Acrílico y aplicación textil con piqueteo en 
tela sobre tela
45 x 35 x 2 cm

34



Gaudencia Yupari
Taita Sacha (Padre árbol de Sarhua), 2025
Técnica mixta sobre MDF: Acrílico y aplicación textil con piqueteo en 
tela sobre tela
41.5 x 26 x 12.5 cm

35



Gaudencia Yupari
Manan Pipas Yachanchu Imapas Pasasqamta (nadie sabe lo que pasó), 
2025
Técnica mixta sobre MDF: Acrílico y aplicación textil con piqueteo en 
tela sobre tela
41.5 x 26 x 12.5 cm

36



Gaudencia Yupari
Cawsanapaq Astacui, 2025
Técnica mixta sobre MDF: Acrílico y aplicación textil con piqueteo en 
tela sobre tela
41.5 x 26 x 12.5 cm

37



Gaudencia Yupari
Runa Sime Sumaq Wayta, 2025
Técnica mixta sobre MDF: Acrílico y aplicación textil con piqueteo en 
tela sobre tela
41.5 x 26 x 12.5 cm

38



Gaudencia Yupari
Apamuy Ruquchayta, 2025
Medidas variables

39



Pierina Másquez (n. 1993, Chiclayo, Perú; vive y trabaja en Lima) es una artista 
visual cuyo trabajo explora la memoria afectiva y espacial a través de objetos y ma-
terialidades. Ha presentado exposiciones individuales como Sindicato de mujeres 
invisibles (ICPNA San Miguel, Lima, 2025) y Hay algo que necesita ocultarse para que 
otros puedan existir (Crisis Galería, Lima, 2023). Su obra también ha formado parte 
de muestras colectivas recientes como Concurso nacional Pasaporte para un artista 
(CCPUCP, Lima, 2023) y BOCABOCA (Food Culture Days, Suiza, 2022). 

Patricia Rengifo (n. 2000, Yarinacocha; vive y trabaja entre Lima y Pucallpa) es 
artista shipibo-konibo cuya práctica entrelaza memoria, identidad y continuidad 
cultural a partir de su herencia familiar en la pintura y la cerámica amazónica. Ha 
participado en exposiciones colectivas como Estética amazónicas: Artistas indígenas 
urbanos y la defensa del buen vivir (Centro Cultural Ccori Wasi, Lima, 2024), Historias 
indígenas (Museo de Arte de Sao Paulo, 2023), y Los ríos pueden existir sin aguas pero 
no sin orillas (Museo de Arte Contemporáneo, Lima, 2022).

Gaudencia Yupari (n. 1965, Sarhua; vive y trabaja en Lima) es maestra en tejidos, 
Tablas de Sarhua y música andina. Su práctica conecta memoria, territorio y co-
munidad, entrelazando lo ancestral y lo contemporáneo. Ha participado en exposi-
ciones como SARHUA (Herlitzka & Co., Buenos Aires, 2024), Hilos que resisten, hilos 
que subvierten (Centro Cultural Británico, Lima, 2022) y Conectando el Arte de las mu-
jeres (ASPEN, UNESCO, Lima, 2018). Junto con su hija Violeta Quispe, constituyó el 
Taller VIGA. Recientemente, se han incorporado dos de sus textiles a la colección 
del Museo Nacional Centro de Arte Reina Sofía, Madrid.

Camila Palomino (n. 1994, Queens, Nueva York; vive y trabaja entre Lima y Nueva 
York) es curadora y escritora. Su trabajo explora las relaciones estéticas, políticas 
y transregionales entre la memoria y el espacio urbano. Ha desarrollado exposi-
ciones y programas en colaboración con espacios en Nueva York, Lima y Belén, 
incluyendo Abrons Arts Center, CRISIS Galería, Dar Jacir, y SculptureCenter. Sus 
textos y entrevistas han sido publicados en catálogos de exposiciones y en revistas 
como Art21, CURA., Mousse, Topical Cream, y Viscose Journal. En 2024, recibió la beca 
Arts Writers Grant, otorgada por The Andy Warhol Foundation.

Lourdes Aparición (n. 1993, Apurímac; vive y trabaja en Paracas) es poeta, psicólo-
ga y gestora cultural comunitaria. Ha participado en encuentros literarios en Perú, 
Chile, Bolivia, España, México y Colombia, incluyendo la 37ª Feria Internacional del 
Libro de Bogotá (2025) y el festival Jauría de Palabras (Bolivia, 2019). Es miembro de los 
colectivos Emergentes del Mar (Pisco, Ica) y Katatay (Abancay, Apurímac). Su poema-
rio Apacheta (Hipatia Ediciones, 2021) obtuvo la Mención Honrosa en la XI edición 
del concurso El Poeta Joven del Perú (2020) y la Mención especial en la categoría 
Poesía del Premio Nacional de Literatura (2023).

40



Agradecimientos
Crisis Galería y Camila Palomino agradecen a las artistas, Lourdes 
Aparición, y a Venuca Evanán, Emperatriz Plácido San Martin, 
Violeta Quispe, María del Carmen Rios, y Daniel Tremolada 
por acompañar esta exhibición entre diálogos y cariño.

Créditos
Lourdes Aparición
Hipatia Ediciones
Pierina Másquez
Camila Palomino
Violeta Quispe
Patricia Rengifo
Gaudencia Yupari

41









Crisis Galería
Octubre, 2025


